
 

 

Michele De Lucchi, novembre 2025 
 
Le porte mi hanno sempre affascinato: non sono un semplice elemento architettonico, ma una 
forma che racconta. Racchiudono in sé l’idea del passaggio, dell’attesa, dell’inizio di un 
altrove. Ogni porta, nel suo aprirsi o chiudersi, narra una tensione tra il visibile e l’invisibile, tra 
il noto e l’ignoto, tra ciò che si è e ciò che si sta per diventare. Le porte delle chiese sono 
narrative perché attraverso le superfici scolpite guidano l’uomo dal mondo terreno a quello 
sacro. Le porte dei palazzi storici raccontano il potere, la memoria, la dignità civile. In tutti i 
casi, la porta è un racconto condensato nello spazio, un testo tridimensionale che si legge con 
il corpo e con lo sguardo. La sua forma, la materia, la decorazione diventano linguaggio: un 
modo per dire chi siamo, cosa veneriamo, a quale mondo vogliamo appartenere. Ogni porta 
è dunque una soglia di senso: parla del confine ma anche della possibilità di attraversarlo. È 
un invito a immaginare l’oltre, a sostare nel dubbio, a riconoscere che ogni passaggio è una 
forma di racconto. E ogni racconto, in fondo, è un atto di trasformazione. 
 
La Porta della Speranza è pura e solida presenza, senza muro: non separa, non conduce, 
semplicemente è. Non distingue un dentro e un fuori, una stanza da un’altra, ma segna un 
luogo sospeso, aperto al possibile. È scissa in due alti battenti semichiusi privi di telaio, che 
lasciano intravedere ciò che sta oltre. La superficie sfaccettata, ispirata al bugnato diamantato 
rinascimentale - come quello del Palazzo dei Diamanti a Ferrara, la città dove sono nato - 
evoca solidità e prestigio, ma qui quella forza non è chiusura: è sostegno al passaggio, 
fondamento della redenzione.  
In questo senso la porta diventa metafora di un passaggio, che è non un fatto istantaneo ma 
un processo evolutivo, una metamorfosi possibile come un giorno che inizia dopo una notte 
cupa. 
La Porta della Speranza è lì per dichiarare che la trasformazione è accessibile, che ogni 
passaggio può aprire uno spazio di consapevolezza, attesa e rinascita. 
 
 


